
Recibido:   -  Aprobado: 
95

Año 18, Vol. 35, No. 1, Enero-Junio, 2025
COPYRIGHT © (URACCAN). TODOS LOS DERECHOS RESERVADOS  •  ISSN 1997-9231 (Print)  •  ISSN 2223-6260 (Online).

 https://doi.org/10.5377/rci.v35i1.21974

Licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-NoDerivadas95

Recibido: 05/05/2021  -  Aprobado:  19/05/2025
Scarpino, P. (2026). Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual. 

Ciencia e Interculturalidad, 35(1), 95-108. https://doi.org/10.5377/rci.v35i1.21974

Licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-NoDerivadas

Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres 
guineas y el Frente de Liberación Homosexual

Feminist dialogues and sex/dissidents: Three Guineas and the Homosexual Liberation Front

Pascual Scarpino1

RESUMEN

El Siglo XIX es el siglo de los movimientos sociales emancipatorios, en el cual el 
feminismo aparece por primera vez como un movimiento de carácter internacional, 
con una identidad específica, mostrando sus primeros puntos de una agenda que puso 
de relieve la situación de opresión de la mujer. Décadas más tarde, la emergencia de 
las primeras reivindicaciones homosexuales complejizaría el debate y las disputas. 
En el presente artículo reflexionamos en torno a las reverberancias que conviven 
transhistóricamente y dan forma a las (des)articulaciones entre feminismos y 
movimientos sexo-disidentes. Tomaremos el caso de Tres guineas de Virginia Woolf 
como un aporte ineludible a la historia posterior del movimiento LGBTIQ+. En una 
lectura crítica de la historia de los feminismos, nos preguntaremos: ¿es posible -y en 
qué términos- leer la genealogía feminista de la historia de las mujeres, como una 
historia de movimientos y reivindicaciones que sentaron las bases, abrieron camino, 
y favorecieron una experiencia colectiva que serviría como acumulado histórico para 
la expansión de los márgenes de las demandas de las disidencias sexo-genéricas? En 
términos metodológicos, considerando Tres guineas como crítica cultural y política 
al orden masculinista, indagaremos en torno a los posibles ecos que el feminismo de 
la primera ola podría significar para otros movimientos socio/sexuales posteriores, 
particularmente al Frente de Liberación Homosexual de Argentina. Concluiremos 
señalando que la noción de outsiders representa un nexo narratorial potente y posible 
para comprender los lugares compartidos de enunciación y disputa contra el 
patriarcado.

   Palabras clave: Virginia Woolf, Frente de Liberación Homosexual, feminismos, 
LGBT

1	 Licenciado en Trabajo Social, candidato a Doctor en Estudios de Género. Facultad de Ciencias Sociales, Universidad Nacional de 
Córdoba. Correo electrónico: pascual.scarpino@unc.edu.ar ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7438-8392

Bachelor of Social Work, PhD candidate in Gender Studies. Faculty of Social Sciences, National University of Cordoba



Género e Interculturalidad

96 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

ABSTRACT

The 19th century is the century of emancipatory social movements, in which feminism 
appears for the first time as a movement of international character, with a specific 
identity, showing its first points of an agenda that highlighted the oppressive situation 
of women. Decades later, the emergence of the first homosexual demands would make 
the debate and disputes more complex. In this article we reflect on the reverberations 
that coexist transhistorically and shape the (dis)articulations between feminisms and 
sex-dissident movements. We will take the case of Virginia Woolf's Three Guineas as 
an inescapable contribution to the subsequent history of the LGBTIQ+ movement. 
In a critical reading of the history of feminisms, we will ask: is it possible - and 
in what terms - to read the feminist genealogy of women's history as a history of 
movements and claims that laid the foundations, paved the way, and favoured a 
collective experience that would serve as a historical accumulation for the expansion 
of the margins of the demands of gender-dissident sex? In methodological terms, 
considering Tres guineas as a cultural and political critique of the masculinist order, 
we will inquire into the possible echoes that first-wave feminism could have for other 
later socio/sexual movements, particularly the Frente de Liberación Homosexual de 
Argentina (Homosexual Liberation Front of Argentina). We will conclude by pointing 
out that the notion of outsiders represents a powerful and possible narrative nexus 
for understanding the shared places of enunciation and dispute against patriarchy. 

Keywords: Virginia Woolf, Homosexual Liberation Front, feminisms, LGBT

Vita, deja a tu marido e iremos a Hampton Court a cenar juntas al lado del río 
y a pasear en el jardín a la luz de la luna. 

Llegaremos a casa tarde, nos beberemos una botella de vino 
y te diré todas las cosas que tengo en mi cabeza, millones, miríadas. 

No se agitarán durante el día, sólo en la oscuridad, junto al río. 
Piénsalo. Deja a tu marido, te digo, y ven.

Virginia Woolf a Vita Sacville-West

Machismo-Fascismo, rezaba una vieja consigna 
del minúsculo Frente de Liberación Homosexual. 

Tal vez en el gesto militar del macho está ya indicado el fascismo de las cabezas. 
Y al matar a una loca se asesine a un devenir mujer del hombre

Néstor Perlongher1 

1	 Publicado en Fin de Siglo No. 16, octubre de 1988



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

97Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

I. INTRODUCCIÓN

Podríamos partir de un acuerdo: la tan pretendida promesa que la Revolución 
Francesa expresaba a finales del siglo XVIII en torno a la erradicación de las fuentes 
autoritarias, y su consiguiente emergencia del individuo con plena condición de 
ciudadano, fue relativizada desde Olympe de Gouges (1791) y Mary Wollstonecraft 
(1792/1985) en adelante, y ni la ejecución de la primera funcionó como disciplinador para 
hacer desaparecer un núcleo de interpelaciones que ponían en cuestión -y continúan 
discutiendo- el rostro del sujeto de derechos y su supuesto carácter universal. 

En este sentido, el siglo XIX encontró en el relato de la modernidad una condición 
de posibilidad para poner de manifiesto la necesidad de acabar con una serie de 
operaciones antidemocráticas que hegemonizaba no pocas estructuras societales a lo 
largo y a lo ancho del planeta. Son las décadas de los años ‘40 y ‘50 las que estuvieron 
caracterizadas por una serie de micro-revoluciones burguesas en Europa, y son también 
aquellas en donde la abolición de la esclavitud, vinculada al programa ideológico del 
liberalismo de los siglos XVIII y XIX, se constituyó como un parteaguas social que fue 
condicionando el modo de mirar las relaciones sociales que sostenían un sistema de 
relaciones de opresión y desigualdad en términos económicos, culturales, sociales y 
políticos.

Es el siglo XIX el siglo de los movimientos sociales emancipatorios, en el cual el 
feminismo (noción que reconocemos a Hubertine Auclair) aparece por primera vez 
como un movimiento de carácter internacional, con una identidad teórica y organizativa 
(De Miguel, 2011). Esta experiencia, la del feminismo de la primera ola, muestra sus 
primeros puntos de la agenda, en tanto comienza a ponerse de relieve hacia fines del 
XIX que la situación de opresión de la mujer es uno más de los eslabones en esa larga 
cadena de subalternidades, y comparte posiciones de desigualdad relativa con el negro 
-representado como lo no/ciudadano, racializado, esclavo y varón no/feminizado. Es 
entonces cuando la denuncia por otro estatuto de ciudadanía por parte de ciertas 
mujeres comienza a cobrar visibilidad, sentando un precedente que la historia no 
podrá desconocer jamás. 

Este conjunto de procesos inéditos que se irán desarrollando tanto en Estados 
Unidos como en algunos países de Europa, fueron provocando el corrimiento de las 
reflexiones individuales de ciertas mujeres predecesoras al feminismo, hacia una 
experiencia que convergerá en un abanico de procesos cada vez más colectivos, aunque 
por entonces no masivos. Desde la Convención de Seneca Falls en 1848 en Estados 
Unidos, hacia el Congreso de La Haya en 1915, este primer feminismo aparece como 
un aglutinador de las principales demandas de la mujer de la época, traduciéndose 
paulatinamente en conquistas que permitirán consagrar otras posiciones a ellas. 
Dicha agenda se configurará al calor del entramado feminista que ya por entonces 
orbitaba tensamente entre posiciones que se irán complejizando y enriqueciendo con 



Género e Interculturalidad

98 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

el paso del tiempo: debates entre sufragistas y anarquistas, o belicistas y pacifistas 
son algunos ejemplos generales de la complejidad de estas décadas. 

Ahora bien, este contexto sociohistórico referido -en el cual se presentaron 
ciertas condiciones de producción de ideas, posicionamientos y disputas, hace algo 
más de un siglo- resulta de interés si abordamos el problema de los modos posibles de 
(des)articulación contemporánea entre los feminismos y los movimientos de las disidencias 
sexo-genéricas en la actualidad. Reconociendo que la reconstrucción histórica de una 
narrativa nunca es lineal, sino que está colmada de intersecciones, asumiremos el 
desafío de mirar una dimensión posible en dicho diálogo. En esta oportunidad nos 
detendremos en algunas reverberancias transhistóricas y transatlánticas para imaginar 
diálogos fértiles en nuestra reflexión.

En este marco, partiremos aquí de la hipótesis de que el aporte que Virginia Woolf 
realiza a través de Tres guineas puede ser considerado, al menos, en un doble sentido: 
por un lado, y de manera explícita, evidencia y denuncia la desigualdad que enfrentan 
las mujeres frente al sistema masculinista y de guerra, que estructura a la sociedad de 
su época; pero por el otro, y de modos más sutiles, sus reflexiones pueden considerarse 
como aportes a la producción de un núcleo de preguntas y consideraciones generales 
sobre la subalternidad, la libertad, la autodeterminación y la igualdad, que a través de 
la figura de las outsiders, se nos ofrece como clave de lectura para comprender otros 
escenarios sociales en donde los protagonistas son los movimientos de liberación 
sexual de finales de los años ‘60 y ‘70 del siglo XX.

En esta línea, miraremos la historia del primer feminismo de manera crítica, como 
una narrativa que encuentra una profunda vigencia en las agendas contemporáneas. 
Desde este enfoque buscaremos algunas pistas que nos permitan verificar si 
efectivamente el movimiento feminista a escala planetaria puede aglutinar en términos 
de agenda no sólo la posición de las mujeres, sino también la de un espectro del colectivo 
LGBTIQ+. Reconociendo que la capacidad de agencia de este último en tanto colectivo 
pudo desarrollarse recién a partir de los años ‘60 del siglo XX, nos repreguntaremos 
entonces: ¿es posible -y en qué términos- leer la genealogía feminista de la historia 
de las mujeres, como una historia de movimientos y reivindicaciones que sentaron 
las bases, abrieron camino, y favorecieron una experiencia colectiva que serviría 
como acumulado histórico para la expansión de los márgenes de las demandas de las 
disidencias sexo-genéricas? 

Este conjunto de interrogantes partirá de comprender junto con Federici 
podríamos decir que “La importancia de conocer la Historia, de construir la memoria, 
es fundamental (...) aquellos lugares que tienen una memoria y una historia les es más 
fácil luchar (...) Para todo conflicto vas a la Historia (qué es lo que pasó), la Historia 
para mí es presente” (Federici en Gil y Blasco, 2018, p. 308).



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

99Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

En esta línea, miraremos la historia de los feminismos de manera crítica, como 
una serie de narrativas que encuentran una profunda vigencia con la agenda de ciertas 
reivindicaciones contemporáneas, narrativas que, en el sentido de Federici, forman 
parte también de nuestros presentes.

En términos metodológicos, considerando los aportes que Woolf realiza en tanto 
crítica cultural y política al orden masculinista a partir de Tres guineas, indagaremos 
en torno a los posibles ecos que el feminismo de la primera ola podría significar para 
otros movimientos socio/sexuales posteriores, particularmente al Frente de Liberación 
Homosexual de Argentina. Este modo de analizar la obra de Woolf como una de las 
antesalas necesarias para que los movimientos de las disidencias sexo-genéricas 
construyeran décadas después y en otras latitudes sus reivindicaciones, responde 
al interés por permitirnos re/interpretar los desafíos actuales de la problemática 
vinculación entre feminismo(s) y movimiento(s) sexo/disidentes, planteada 
anteriormente.

II. DESARROLLO

Tres guineas y una clave de lectura

A lo largo de Tres guineas, Virginia Woolf -a través del personaje que narra/escribe 
la carta en respuesta al pedido esgrimido por el hombre culto vinculado al apoyo que 
solicita- realizará una serie de consideraciones en torno a la contribución posible para 
evitar la paz, a través de la erogación de tres guineas12. Desde el primer momento, la 
obra nos demuestra algo muy claramente: el personaje de Woolf aborrece la guerra, 
y tiene sobrados argumentos para desentrañar este sentido que estructura la obra en 
relación al patriarcado. Rechazar la guerra, algo que el hombre instruido y la narradora 
parecen compartir como un acuerdo de primera hora implica, sin embargo, distintas 
alternativas que se abren camino a la hora de construir el cómo de tal tarea.

En este marco, la narradora analizará la discriminación que vivencian las mujeres 
en relación a sus oportunidades educativas, profesionales y políticas en relación a los 
espacios de toma de decisión.

Al acercarnos a esta obra, nos enfrentamos a una crítica contundente al carácter 
bélico de la sociedad de su época; a la educación que no garantiza un rechazo al fascismo; 
y a la desigualdad que viven las mujeres producto del masculinismo presente aspecto 
que, con una filosa pluma, Woolf ridiculizara contundentemente. Es por ello que 
emerge la fantasía por algunos renglones de la utilización de la primer guinea para 
destruir la Universidad, pues es necesaria una nueva, donde el aprender implique “un 
fin en sí mismo, donde la publicidad quede abolida y donde no se otorguen títulos 

2	 La guinea era la moneda de oro utilizada en el Reino Unido hasta 1971.



Género e Interculturalidad

100 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

ni se dicten clases, donde no se prediquen sermones y los viejos y emponzoñados 
desfiles y vanidades que engendran la competencia y la envidia” (Woolf, 2015, p. 57).

A lo largo de esas páginas, Woolf demostrará punto por punto, la desigualdad 
que deben enfrentar las mujeres por el solo hecho de ser mujeres; pudiendo mirar 
las instituciones que educan el cuerpo y la mente de las pares de su época, denunciará 
cómo el matrimonio y la casa privada -algo que hoy podríamos referir como lo doméstico- 
emergen como horizonte y escenario donde se desarrolla el hecho pedagógico de 
aprender a ser una mujer.

Hacia el final de la obra, el personaje de Woolf propondrá la figura de las outsiders, 
que podemos comprenderla si entendemos que, tal como plantea Lamas (2016): 

Tres guineas no es un panfleto típico, no convoca a juntarse, sino a hacer 
una revolución desde la posición de outsiders. Su conciencia de exclusión la 
lleva a proponer una sociedad de outsiders, de las de afuera (en la traducción 
argentina en Sudamericana) y de las extrañas (en la traducción española 
de Lumen). Así, Woolf asume la marginalidad en la que se encuentran las 
mujeres y la utiliza creativa, subversivamente. (p. 397) 

Es decir que, reconociendo su posición históricamente subalterna, entiende que 
la sociedad de las de afuera ya existe y se encuentra en pleno funcionamiento, puesto 
que ellas, las mujeres, no forman parte del mundo de los hombres de su época, ni de 
su Patria, ni de su ciencia. 

Dejaremos esta breve descripción de la obra de Woolf pendiente por un momento, 
para adentrarnos en la reconstrucción del otro nodo de interés del presente escrito. 

El Frente de Liberación Homosexual: síntesis y emergencias

Si pudiéramos rastrear genealógicamente el surgimiento del sujetx colectivx 
de la liberación sexual, sin dudas recogeríamos los levantamientos de Stonewall 
en 1969 como uno de los hitos de mayor impacto sociopolítico a escala mundial. 
Las imágenes protagonizadas por travestis, homosexuales y lesbianas -racializadxs 
y empobrecidxs de los suburbios de Nueva York, buena parte migrantes- son 
una pieza clave para desentrañar relacionalmente algunos desplazamientos que 
caracterizan problemáticamente la experiencia LGBTIQ+ actual. Nos representa 
dicha interseccionalidad (Viveros Vigoya, 2016) el artista norteamericano Thomas 
Lanigan-Schmidt cuando refiere:

Éramos ratas callejeras (...) puertorriqueños, negros, blancos del sur y del 
norte, estaba Debby la Tortillera, y una loquita asiática que se hacía llamar 



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

101Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

Jade East. Vivíamos en hoteles baratos, edificios ruinosos y hasta en las calles. 
Tu hogar era donde estuviera tu corazón. A la mayoría nos habían echado de 
casa antes de terminar el bachillerato. (Lanigan-Schmidt en Ferreras, 2019)

Es decir, si nos interesamos por la reconstrucción de la historia de los movimientos 
LGBTIQ+, la relectura de los hechos acontecidos conocidos como los Levantamientos de 
Stonewall en la Nueva York de finales de los ‘60, parecerían ser un hecho constitutivo 
e innegable de lo que más tarde conoceríamos como el movimiento gay/homosexual y 
posteriormente LGBT. Estas parias no-heteronormadas, maricas, travestis y lesbianas 
fueron quienes construyeron en este espacio un sitio para una socialidad particular 
que les permitió producir una resistencia particular que inspiraría a buena parte de 
los movimientos por la liberación sexual a escala global.

Sin embargo, si nos atrevemos a construir una lectura atenta de los procesos 
que se sucedían en otras latitudes, encontraremos que años antes de las revueltas en 
Stonewall, en Argentina en particular, y en Latinoamérica en general, se conformaban 
una serie de espacios sociales, culturales y políticos que denunciaban y disputaban 
otro orden de cosas en torno a una pretendida ciudadanía homosexual.   

En este sentido, podemos identificar que dos años antes de Stonewall, en 1967, 
se fundaba en Argentina la primera organización a nivel regional de defensa de los 
derechos LGBT: el Grupo Nuestro Mundo (GNM), fundado por activistas que en su 
mayoría provenían de clases populares del interior de la provincia de Buenos Aires. 

El Grupo Nuestro Mundo, encabezado por Héctor Anabitarte, un ex militante que 
había sido echado del Partido Comunista por ser homosexual (Bilbao, 2012), produjo 
política en un contexto profundamente adverso dado que aquellos años regía el orden 
dictatorial de Onganía. En el año 1971, junto a otras organizaciones entre las cuales 
estaban “Safo, agrupación de lesbianas; Nuestro Mundo, de procedencia sindical; 
Bandera Negra (anarquistas); Eros, organización proveniente de los sectores medios 
universitarios, profesionales y militantes católicos” (Bilbao, 2012, p. 24) conformaron 
el Frente de Liberación Homosexual (FLH).

Es necesario resaltar que durante finales de los años ‘60 y principios de los ‘70 se 
identifica a escala regional el crecimiento relativo de organizaciones de homosexuales 
y lesbianas también en Brasil, México, Colombia y Chile principalmente; décadas en 
las que podemos ubicar la primera fase de constitución del Movimiento Homosexual 
que, si bien albergaba identidades no-heteronormadas más allá del varón homosexual, 
buscaba consolidar un imaginario del Homosexual como un todo, una unicidad del 
sujeto no-heteronormado (Figari, 2010). 



Género e Interculturalidad

102 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

En este sentido, reconstruir una lectura histórica desde el Sur pone de relieve 
procesos nuestroamericanos que nos permiten, tal como advierten Romero y Simonetto 
(2019), 

(...) una nueva periodización que disloca las temporalidades marcadas por 
las historiografías nacionales y la anglosajona, para proponer una lectura 
que relativiza a Stonewall como una bisagra en la historia global de estos 
movimientos. (p. 66)

El Frente de Liberación Homosexual, decíamos, surgió al calor de las 
transformaciones sociales y políticas que caracterizaron los años ‘60 y ‘70 en Occidente 
y, durante su corta existencia, permeó la historia de los movimientos de la disidencia 
sexual de una manera rotunda: el FLH disputaba junto a otras tantas organizaciones, 
agrupamientos y asociaciones que fueron poblando la escena argentina de la liberación 
sexual, un pliego de reivindicaciones profundamente revolucionarias. 

Con una fuerte impronta marxista algunas de ellas disputaron los sentidos de las 
izquierdas de la época, exigiendo en algunos casos la incorporación de sus exigencias en 
el programa del peronismo revolucionario de Montoneros y la Juventud Peronista, o 
discutiendo con el anarquismo, en otros. Más cerca o más lejos ideológicamente, estas 
organizaciones que conformaron el FLH compartieron un perfil contundentemente 
antisistémico: lo que se disputaba era otro orden de sentidos, que se fueron escribiendo 
al calor de la resistencia a un cis-tema patologizante de todo aquello que quedara por 
fuera del mandato heterosexual.

No solo por ausencia de garantías en términos de derechos políticos, sociales y 
culturales, sino tal como quedó evidenciado a partir de la pandemia del VIH-Sida hacia 
las décadas de los ‘80 y ‘90 principalmente, el Estado y otras instituciones neurálgicas 
de la nación, consolida(ba)n un programa de políticas sexuales de odio, desprecio y 
muerte a una parte de la población, por acción u omisión.

Pero a diferencia de otros procesos políticos, el FLH pudo materializar en una 
herramienta particular el núcleo de ideas que dialogaba -no sin tensiones- a su interior 
como movimiento: la revista SOMOS, la cual fundada en 1973 daba cuenta del momento 
de mayor auge del FLH y su intento de masificarse por la vía de su inserción en el 
ala izquierda del Peronismo (Simonetto, 2014). Con una tirada que solo contó con 
ocho números, pero una interesante cantidad de ejemplares si se contextualizan las 
condiciones de producción y divulgación de este tipo de apuestas en aquel contexto, 
se comprende que SOMOS: 

(...) constituyó a todas luces una experiencia contra cultural. Otros proyectos 
desarrollados en Argentina y en Latino América, dan cuenta de que la 
publicación era sintomática de un proceso subterráneo que iniciaba su 



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

103Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

proceso de emergencia.  Muchas de ellas se desarrollaron como prácticas 
de desobediencia sexual, como estrategias poético – políticas mediante las 
cuales se problematizaron los ordenamientos de saber/poder del régimen 
mayoritario heterosexual. (Simonetto, 2014, p. 5)

De este modo podemos reconocer que el Frente de Liberación Homosexual produjo 
un conjunto de críticas a un sistema político, cívico y cultural por su carácter patriarcal 
y capitalista, y su denuncia “(...) no estaba dirigida solamente a los sectores de la 
derecha fascista o los más conservadores de la oligarquía nacional, sino también a 
aquellas organizaciones de izquierda revolucionaria que no concebían la lucha por la 
libertad de la sexualidad” (Bilbao, 2012, p. 26). 

Es en el marco de dicho entramado de interpelaciones propuestas por el FLH 
que surge la pregunta por lo que podríamos entender como las condiciones para 
la enunciación de tales reclamos. Es decir, resulta necesario poder comprender 
este núcleo de planteamientos en una malla histórica que es dinámica, y en la cual 
confluyen diversos movimientos que hoy podemos comprender a la luz de los masivos 
movimientos feministas, pero para la época, eran aún cuestión de algunxs pocxs. 

Ciudadanía, libertad sexual e igualdad de derechos fueron algunas de las 
prerrogativas bajo las cuales el FLH provocaba otros modos de comprender el mundo, 
discutiendo incluso con los programas políticos de izquierdas donde el ‘hombre 
nuevo’ que tanto Fidel Castro como “El Che” Guevara prometían, emergía con un 
perfil que sintetizaba virilidad, rudeza y una marcada heterosexualidad. El FLH 
buscaba dialogar con esa izquierda local que, en su expresión peronista, comunista, 
trotskista o guevarista, encontraba en Cuba una referencia a nivel global (Romero y 
Simonetto, 2019).

Las dictaduras a lo largo y ancho de Nuestramérica, implicaron la oclusión de 
estos procesos democratizantes mediante la desaparición, tortura y asesinato de 
militantes, homosexuales, travestis y lesbianas. Como antesala de la triste historia 
de la última dictadura cívico/eclesiástico/militar en nuestro país, lxs militantes del 
Frente de Liberación Homosexual debieron disolver la organización para preservar 
sus vidas en 1973 y, con ella, se reconfiguraba un capítulo abierto de buena parte 
de la historia de la gestación de las genealogías de las disidencias sexo-genéricas 
revolucionarias de la región. 

Habitantes de una misma tierra: la sociedad de las de afuera

En el marco de este pequeño recorrido, tal como se refirió anteriormente, la obra 
de Woolf transformó el dolor producido por una sociedad patriarcal, en un alegato 
feminista (Lamas, 2016) que guarda aún profunda vigencia si tenemos la capacidad 



Género e Interculturalidad

104 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

de encontrar en los ecos actuales de su denuncia las huellas de los problemas de la 
sociedad de su tiempo: fascismo, sexismo, patriarcado.  

Aunque las críticas a su obra fueron muchas y variadas, podemos decir con Lamas 
(2016) que “Su incisiva valoración de la diferencia sexual parece caer por momentos 
en posiciones esencialistas sobre la masculinidad (...) Sin embargo, en la mayor parte 
del texto se maneja con una comprensión del género: construcción social de atributos 
femeninos y masculinos” (p. 401). De todos modos, sería injusto no señalar que, en 
el contexto de producción de sus ideas, sus planteamientos fueron profundamente 
revolucionarios, disruptivos y por ello, muy desprestigiados en aquel entonces.

Por su parte, también intentamos dar cuenta aquí que la configuración de las 
demandas esgrimidas por el Frente de Liberación Homosexual en Argentina puso en 
cuestión la estructura androcéntrica, homofóbica y capitalista de las sociedades de su 
tiempo, discutiendo con los sentidos sociales más conservadores, pero también con 
las complicidades de las izquierdas a las cuales intentaban interpelar. 

En una especie de ejercicio transhistórico, nos proponíamos al inicio del presente 
texto poder considerar cómo, y en qué términos, el feminismo de la primera ola y 
particularmente, Tres guineas, puede ser considerado como una antesala necesaria 
para la emergencia de los movimientos de la disidencia sexual posteriores. 

Y aunque no pudimos resolver hasta el momento tales interrogantes, sí nos 
atreveremos a realizar algunas consideraciones de diálogos posibles que parten del 
siguiente acuerdo: los elementos que en Woolf se denuncian al respecto del modo de 
estructuración socio/sexual son, décadas más tarde, aunque con otras reinscripciones, 
los efectos de un mismo orden que el propio Frente de Liberación Homosexual buscó 
desarticular: el sistema patriarcal. Ello nos indica que, en algún sentido, tanto las hijas 
de los hombres instruidos como los homosexuales y lesbianas podrían compartir algún 
aspecto del lugar de enunciación.

En este marco acudiendo a Pedro Lemebel podríamos comprender dicha posición 
compartida en términos de subalternidad: 

Desde un imaginario ligoso expulso estos materiales excedentes para maquillar 
el deseo político en-opresión. Devengo coleóptero que teje su miel negra, 
devengo mujer como cualquier minoría. Me complicito en su matriz de 
ultraje, hago alianzas con la madre indolatina y aprendo la lengua patriarcal 
para maldecirla. (Lemebel, 2000)13

3	 Fragmento de El loco Afán. Texto leído como intervención en el encuentro de Félix Guattari con alumnos de la Universidad Arcis, 
el 22 de mayo de 1991 (Chile).



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

105Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

Devengo mujer como cualquier minoría, refiere Lemebel y es esa síntesis de un 
potente acto reflexivo el que nos puede permitir comprender cómo y en qué términos 
la hija del hombre instruido y los homosexuales, lesbianas y travestis son coterráneos en 
sus márgenes, desde los bordes, de una sociedad que, si las pretende dentro, es en 
condiciones de desigualdad. Habitantes de una misma tierra, outsiders de sus geografías 
y calendarios, esa subalternidad es aún más evidente cuando reconstruimos algunas 
imágenes de lo hasta aquí recorrido.

En primer término, el presente del FLH se conecta con la fugacidad del relámpago 
al tiempo de Woolf si pensamos la guerra como el combate abierto en un campo de 
batalla contra una serie de mandatos y operaciones patriarcales que condenan a unas 
y otrxs indistintamente: donde mujeres, homosexuales, lesbianas, transexuales y 
travestis aparecen equivalencialmente como los cuerpos tiesos de las fotografías que 
aquel hombre instruido enseña a quien narra. 

En segundo lugar, si tomamos la crítica que esgrime Woolf en torno a la exclusión 
que padecen las hijas de los hombres instruidos, de las instituciones educativas 
formales, podemos rearticular una serie de discusiones en relación a la experiencia 
educativa posible o vedada en función del género. A partir de ello, y en el atrevimiento 
de analogar para repensar: ¿cómo podríamos vincular la experiencia pedagógica que 
el patriarcado significa para los sujetos -en la carne y en la sangre en el sentido de 
Horkheimer y Adorno refiriendo a la industria cultural- a través de su implicación en 
distintas instituciones que educan cotidiana e ininterrumpidamente los mandatos 
sociales de masculinidad y feminidad hegemónica? 

El recorrido de los movimientos de la disidencia sexual, y en particular del caso 
del FLH parece pivotar entre encender la llama para quemar la universidad social del 
patriarcado hasta la disputa aggiornada al discurso moderno de los derechos humanos. 
De un extremo al otro, y con los grises existentes en su centro, lo que sí aparece como 
acuerdo es la necesidad de transformar el reflejo poco representativo que el espejo 
patriarcal devuelve sobre la experiencia humana posible, en uno y otro tiempo. 

En síntesis, asumir la posición de outsiders, de las extrañas, de las de afuera como 
respuesta política al desplazamiento y violencia patriarcal sistemáticos parece ser 
un eje vertebrador en el diálogo posible. En este sentido, Tres guineas emerge con la 
fortaleza y claridad de politizar las necesidades y padecimientos que vivencian las 
mujeres de su época, respondiendo irónica y creativamente. El personaje que narra 
aquella historia no está interesado en ocupar el mundo que se encuentra del otro lado 
del Támesis, si ello implica hacerlo en los términos que el patriarca establece. Ubicada 
en las orillas, la crítica de Woolf contra el fascismo nos recuerda los planteamientos, aún 
vigentes, del FLH y de los movimientos de liberación sexual en torno a la desigualdad, 
la represión y la violencia. Una denuncia contundente a los órdenes a partir de los 
cuales se estructuran las posibilidades del goce y el padecimiento en función de una 



Género e Interculturalidad

106 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

idea totalizadora que discrimina entre lo humano y lo otro del mundo según sus criterios 
de civilización y barbarie. Sin embargo, en Woolf la Sociedad de las de Afuera aparece 
entonces como lo otro reivindicado, como posibilidad de espacio desde el cual existir 
y resistir sin continuar cediendo identidad, sosteniendo la indiferencia a un mundo 
masculinista que ha resultado históricamente hostil. Una sociedad anónima y secreta, 
fundada a partir de los principios de igualdad y paz, que relocaliza lo propio de lo 
ajeno tensionando hasta la idea misma de Patria, por su carácter patriarcal que les ha 
negado a las mujeres la posibilidad de la educación y cualquier forma de participación, 
condenándolas a ser meras esclavas.

La Sociedad de las de Afuera, donde las mujeres dejan de ser de los hombres 
instruidos y devienen por fin ellas mismas, es también la sociedad de homosexuales, 
travestis y lesbianas que hartxs de las exclusiones y represión del Estado y los Partidos, 
deciden articular sus denuncias para imaginar otro mundo posible. Es decir, considerar 
La Sociedad de las de Afuera como propuesta que politiza la experiencia de lo no-
masculino desde un borde que discute e irrumpe frente al estado patriarcal. 

Quizás aquella sociedad que proponía Woolf a través de su narradora no sea otra 
cosa más que la experiencia de un ensayo cotidiano por romper con las fronteras que 
constriñen, cotidianamente, a las identidades feminizadas. 

III. CONCLUSIONES

•	 En el mismo sentido que Boaventura de Sousa Santos (2006), se consideró 
este ejercicio como un intento por batallar las ausencias que tanto la academia 
como los feminismos y movimientos sexo/disidentes producen para sí. 

•	 La constitución de una narrativa epistémica otra de los feminismos como 
movimiento es un ejemplo de las disputas por nombrar lo invisible a los ojos de 
“La ciencia”. Hablar desde algún margen y textualizar en un grito transhistórico 
las reverberancias posibles de diálogos necesarios reconociendo que no 
todo está dicho aquí, y que el movimiento resulta de círculos concéntricos, 
es también una tarea política que cuestiona una serie de operaciones de 
dominación contra las mujeres e identidades no/heteronormadas. 

•	 Un primer gran bloque de preguntas abiertas es aquel que nos trajeron las 
feministas de la primera ola e intentamos mirar a la luz de Tres guineas 
para comprender junto con ello cómo se estructuraron históricamente las 
condiciones que obstaculizaron a la vez que favorecieron décadas más tarde, 
la emergencia paulatina de otras reivindicaciones. 

•	 Si bien de los diálogos tensos y las (des)articulaciones que habitan los 
feminismos y los colectivos de la disidencia sexo/genérica no abordamos 



 Diálogos feministas y sexo/disidentes: Tres guineas y el Frente de Liberación Homosexual

107Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025. CIENCIA E INTERCULTURALIDAD

ninguno en particular, intentamos compartir algunas pistas de posibles 
interrogantes con el objetivo de desencadenar nuevas preguntas, vinculadas 
por ejemplo a las tensiones que ciertas fracciones de la primera y segunda 
ola feminista nos muestra en relación a la lucha por el fin de un sistema de 
acumulación que es en sí mismo patriarcal, y su eco/contemporáneo entonces 
de los años ‘60 y ‘70 del siglo XX, en el marco de la emergencia de un colectivo 
homosexual, lésbico y travesti que reclamaba la abolición del capitalismo como 
condición para la liberación sexual.

•	 En síntesis, podemos concluir que la actitud reflexiva propuesta hasta aquí 
para mirar a través de algunas lentes posibles, un hilo que entreteje -junto con 
otros tantos- la historia de los feminismos y los movimientos sexodisidentes 
dialoga de modo tenso e inacabado, al tiempo que consolida las bases de una 
serie de intereses y reivindicaciones compartidas que por momentos se unen 
y por otros se distancian, pero que de un modo u otro exigen una escucha 
atenta: la del grito ancestral que las feministas de otros tiempos esgrimieron 
para que aquí, desde el Sur y con corporalidades no heteronormadas, se oigan 
y se enriquezcan. 

IV. REFERENCIAS  

Bilbao, B. S. (2012). Frente de Liberación Homosexual (1971-1976): Prácticas 
comunicacionales de resistencia y resignificaciones en la historia reciente. 
Question, 1(33), 23–32.

De Miguel, A. (2011). Los feminismos a través de la historia. Mujeres en Red.
De Sousa Santos, B. (2006). La sociología de las ausencias y la sociología de las 

emergencias: Para una ecología de saberes. En Renovar la teoría crítica y reinventar 
la emancipación social (pp. 13–41). CLACSO. 

Ferreras, A. (2019). Hablan los héroes de Stonewall: Así plantamos cara a la homofobia. 
Vanity Fair.

Figari, C. (2010). El movimiento LGBT en América Latina: Institucionalizaciones 
oblicuas. En Movilizaciones, protestas e identidades colectivas en la Argentina del 
bicentenario. Nueva Trilce.

Gil, C. A., y Blasco, L. S. (2018). La historia para mí es presente: Entrevista a Silvia 
Federici. Revista Historia Autónoma, (13), 295–308. https://revistas.uam.es/
historiaautonoma/article/view/10006

Lamas, M. (2016). El feminismo de Virginia Woolf: El caso de Tres guineas. Debate 
Feminista, Debate Feminista, (25), 27-40.

Lemebel, P. (2000). Loco afán. Anagrama.



Género e Interculturalidad

108 CIENCIA E INTERCULTURALIDAD, Volumen 35, Año 18, No. 1, Enero-Junio, 2025.

Romero, F. C. C., y Simonetto, P. (2019). Sexualidades radicales: Los movimientos de 
liberación homosexual en América Latina (1967-1989). Izquierdas, (46), 65–85. 
https://cutt.ly/TbGjHhv 

Simonetto, P. (2014). SOMOS: La escritura a contrapelo de la historia del Frente de 
Liberación Homosexual (1973-1976). Revista Contenciosa, 3(2). https://doi.
org/10.14409/contenciosa.v0i3.5075

Viveros Vigoya, M. (2016). La interseccionalidad: Una aproximación situada a la 
dominación. Debate Feminista, 52, 1–17. https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005

Woolf, V. (2015). Tres guineas. Ediciones Godot.
De Gouges, O. (1791). Declaración de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana.
Wollstonecraft, M. (1985). A vindication of the rights of woman: With strictures on political 

and moral subjects (Vol. 97). Methuen. (Título original publicado en 1792).

 




